
Revista CS

Heredar la memoria del conflicto 
armado: construcción de memoria 
intergeneracional con jóvenes  
rurales (Colombia)*

Cristian Rojas-Granada I  , María Clemencia Vallejo-Jiménez II 

https://doi.org/10.18046/recs.i47.02  

Cómo citar: Rojas-Granada, Cristian; Vallejo-Jiménez, María Clemencia (2025). Heredar la memoria del 
conflicto armado: construcción de memoria intergeneracional con jóvenes rurales (Colombia). Revista 
CS, 47, a02. https://doi.org/10.18046/recs.i47.02

Resumen: La transmisión intergeneracional de la memoria en sociedades con pasados violentos 
suele estar mediada por silencios y narraciones parcializadas que dificultan un posicionamiento 
ético-político de las víctimas y sus herederos. Este artículo muestra la dinámica de construcción 
de memoria con jóvenes de la zona rural de Samaná (Colombia), quienes crecieron después del 
período de victimización que experimentó este territorio entre 1999 y 2005. La metodología fue 
cualitativa y se emplearon técnicas como la observación, las entrevistas y los conversatorios, 
que llevaron a la creación de una performance que facilitó dicha construcción. Se encontró que 
la memoria heredada por los jóvenes se limita al ámbito familiar, mientras que en el espacio 
público predomina el silencio. Además, se evidenció que, con acompañamiento institucional, 
los jóvenes amplían la memoria y establecen vínculos emocionales con lo que vivieron sus 
mayores, otorgando un nuevo sentido al presente y futuro de su comunidad.

Palabras clave: conflicto armado, posacuerdo de paz, memoria intergeneracional, transmisión 
de la memoria, jóvenes rurales

* Artículo de resultados de investigación del proyecto Hilando capacidades políticas para las transiciones en 
los territorios, ejecutado entre el 2021 y el 2023 (Código SIGP: 57729) y financiado por el Ministerio de Ciencia, 
Tecnología e Innovación de Colombia. Artículo de investigación recibido el 19.12.2024 y aceptado el 11.11.25.

I. Universidad de Caldas (Manizales, Colombia)

II. Universidad de Caldas (Manizales, Colombia)

Esta obra se distribuye a través de una licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International

Estudios Sociales Sobre América Latina Núm. 47 (septiembre-diciembre 2025)

https://orcid.org/0000-0001-9190-2664
https://orcid.org/0000-0002-9305-8070
https://doi.org/10.18046/recs.i47.02
https://doi.org/10.18046/recs.i47.02


Revista CS 472

Inheriting the Memory of Armed Conflict: Intergenerational Memory-
Building with Rural Youth (Colombia)

Abstract: Intergenerational transmission of memory in societies with violent pasts is often 
mediated by silences and partial narratives that hinder the ethical-political positioning of victims 
and their heirs. This article explores memory-building dynamics with young people from rural 
Samaná (Colombia), who grew up after the victimization period experienced in this territory 
between 1999 and 2005. The methodology was qualitative. Techniques such as observation, 
interviews, and discussion groups were employed and led to the creation of a performance 
that facilitated the construction of conflict memory. This study found that inherited memory 
among young people is confined to the family sphere, while silence prevails in public spaces. It 
was evidenced that, with institutional support, young people expand their memory and build 
emotional bonds with what their elders experienced, thus giving new meaning to the present 
and future of their community.

Keywords: Armed Conflict, Post-Peace Agreement, Intergenerational Memory, Memory Trans-
mission, Rural Youth

Introducción
Los habitantes del municipio de Samaná (Caldas) sufrieron las consecuencias 
del conflicto armado durante el período de 1999 a 2005, a raíz de los enfrenta-
mientos entre las Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia (FARC-EP), las 
Autodefensas Unidas del Magdalena Medio (AUMM) y la Fuerza Pública (Centro 
Nacional de Memoria Histórica, 2020). Desde el año 2006, el municipio vio dis-
minuida la presencia de grupos armados al margen de la ley, como consecuen-
cia, los hechos de disputa territorial han dejado de registrarse y con ello han 
aminorado los impactos hacia la población civil. Sin embargo, tras los abusos de 
la guerra, en muchos pobladores quedó el temor, la estigmatización y el silen-
ciamiento. Particularmente ese silencio se ha mantenido hacia los jóvenes en 
la actualidad, por ello, están heredando una memoria parcialmente silenciada 
de las experiencias de victimización y de sobrevivencia de sus antecesores.

La falta de narrativas claras y accesibles sobre las experiencias del pasado 
violento conlleva el riesgo inminente de que este se desvanezca en el olvido. Esto 
podría obstaculizar los esfuerzos comunitarios e institucionales destinados a 
garantizar la reparación colectiva, fomentar la reconciliación social y consolidar 
una paz estable y duradera en la sociedad (Comisión para el Esclarecimiento de 
la Verdad, la Convivencia y la No Repetición, 2022). Abordar este desafío implica 
no solo reconocer la importancia de transmitir estas experiencias traumáticas, 



Cristian Rojas-Granada  •  María Clemencia Vallejo-Jiménez 3

sino también diseñar intervenciones que faciliten la apertura de espacios segu-
ros para la expresión, el diálogo y la transmisión de la memoria, especialmente 
entre las generaciones más jóvenes (Jiménez; Cataño; López, 2022).

Esta investigación se ubica en el campo de estudios sobre la memoria social 
que se ocupa de la transmisión intergeneracional de la memoria en sociedades 
que han experimentado pasados violentos (Aranguren; Rengifo, 2021; Cabrera, 
2023; Frei, 2018; Wolf, 2019). Esta transmisión se da entre los miembros de una 
generación que experimentaron hechos traumáticos porque fueron víctimas, 
testigos o perpetradores en contextos de conflictos sociales violentos —para el 
caso que nos ocupa, los que se enmarcaron en el periodo entre 1999 y 2005— y 
aquellos que no vivieron esos hechos traumáticos y crecieron en sociedades en 
transición (Cooke; Hodgkinson; Manning, 2023; Pickering; Keightley, 2013). En 
este campo se ubica a los jóvenes como herederos, no como agentes pasivos, sino 
como productores de sentido en el proceso narrativo y dialógico de construcción 
de memoria, superando la visión simplista del emisor-activo y receptor-pasivo, 
y entendiendo que la memoria se recrea cotidianamente mediante la práctica 
narrativa. En este sentido, el pasado no es estático en tanto depende de la actuali-
zación constante de significados en la interacción cotidiana (Bietti, 2010; Zittoun, 
2017), por lo que la memoria existe entre los sujetos, no en ellos (Welzer, 2010).

La memoria intergeneracional refiere al proceso de transmisión de la memoria 
entre miembros de distintas generaciones en el escenario familiar e involucra 
simultáneamente la memoria colectiva y las memorias familiares (Pohn-Lauggas, 
2019). Las narrativas familiares son moldeadas por la memoria dominante de la 
época (Olivari, 2019); sin embargo, las familiares se caracterizan por involucrar 
experiencias locales concretas que tienen la posibilidad de tensionar la narrativa 
canónica o socialmente dominante (Barnwell, 2019; Frei, 2018; Olivari, 2018; 
Quílez, 2014). Se ha mostrado que el diálogo intergeneracional que trasciende el 
silencio y las narrativas unidimensionales favorecen la construcción de memo-
rias diversas e incluyentes en la configuración de sociedades más democráticas 
(Ben-Ze’ev; Lomsky-Feder, 2023; Cooke et al., 2023).

Estudios recientes sobre memoria intergeneracional evidencian que la 
construcción de memoria no es unidireccional, sino que tanto adultos como 
jóvenes participan en la producción de sentido sobre el pasado (Bietti, 2010; 
Welzer, 2008), pero el nivel de participación de los segundos puede variar según 
el contexto político y social en el que se desenvuelven (Frei, 2017; Guglielmucci, 
2020; Rojas, 2024).

Asimismo, los estudios sobre la memoria intergeneracional en zonas rurales 
en el país exponen los entramados de narración, silencio y olvido cotidiano que 
caracterizan las memorias heredadas de forma espontánea, a la vez que muestran 



Revista CS 474

que existe voluntad de narrar el conflicto del lado de los sobrevivientes y volun-
tad de escuchar y aprender de ellos por parte de los más jóvenes (Ballesteros; 
Londoño; Duque; Pérez, 2021; Jaramillo, 2014; Vallejo; Moreno, 2023). Pese a esto, 
es evidente que el campo de la transmisión intergeneracional en poblaciones 
rurales en el país cuenta con una escasa producción académica. En este sentido, 
en su informe final, la Comisión de la Verdad en Colombia resaltó la importancia 
de continuar abordando la memoria intergeneracional desde la investigación 
y la intervención social para construir empatía desde los jóvenes respecto a la 
realidad violenta que vivieron sus mayores en medio del conflicto armado y con-
tar con mejores herramientas para construir sociedad en el presente (Comisión 
para el Esclarecimiento de la Verdad, la Convivencia y la No Repetición, 2022).

De acuerdo con lo anterior, en este estudio se muestran las formas en que 
se dio la transmisión intergeneracional de la memoria de la victimización y la 
sobrevivencia en la zona rural de Samaná, sufrida en los ámbitos familiar y 
comunitario entre 1999 y 2005. Se abordó la transmisión intergeneracional de la 
memoria que se ha dado de forma espontánea en las familias, pero también se 
indagó en una experiencia de construcción de memoria comunitaria y de diálogo 
intergeneracional que se denominó transmisión intencionada de la memoria, la 
cual contó con la participación activa de los jóvenes, quienes promovieron la 
intervención de sus padres, abuelos y miembros significativos de su comunidad, 
como se expondrá más adelante.

Método
La fundamentación epistemológica que orientó esta investigación tomó como 
referencia el construccionismo social que promueve la idea de que los significa-
dos compartidos por una comunidad se sustentan y fortalecen gracias a la inte-
racción cotidiana en escenarios de conversación sobre temas de interés común 
(Gergen, 1996). Así, en este estudio se promovió el diálogo entre generaciones 
a partir de la puesta en común de recuerdos familiares y comunitarios que, al 
ser compartidos, facilitaron la comprensión del conflicto armado por parte de 
los más jóvenes.

El proceso se fundamentó en promover el diálogo intergeneracional, acu-
diendo a la combinación de técnicas participativas cuyos insumos propiciaron la 
construcción de narrativas que permitieron estructurar de manera coherente y 
cronológica los hechos ocurridos en el conflicto armado. Se partió de la idea de 
que participar de ejercicios que incluyen experiencias vividas por otros, facilita la 
comprensión de los hechos y transforma la visión de la realidad (Anderson, 1997).



Cristian Rojas-Granada  •  María Clemencia Vallejo-Jiménez 5

El proceso de investigación se desarrolló en cuatro fases. En la primera, luego 
de realizar gestiones con las directivas de dos instituciones educativas rurales 
del municipio, el equipo avanzó en una convocatoria abierta en los grupos de 
los grados noveno, décimo y once, que juntos reunían a un total de 125 jóvenes 
entre los 15 y 19 años de edad. En la convocatoria se expusieron los objetivos de 
la investigación, buscando con ello que los jóvenes que sintieran afinidad por 
la construcción de la memoria del conflicto armado se motivaran a participar.	
De esta manera se vincularon de forma voluntaria 25 jóvenes (entre hombres 
y mujeres), quienes participaron en un proceso que tuvo una duración de un 
año y medio a través de encuentros semanales realizados en distintos escena-
rios comunitarios como la casa cural, la sede de la Junta de Acción Comunal, 
la institución educativa, entre otros espacios como caminos veredales o lugares 
emblemáticos del municipio.

En la segunda, se identificaron narraciones con las que contaban los jóvenes 
sobre lo ocurrido en la época del conflicto armado, reconociendo otros aspectos 
desconocidos que les despertaron curiosidad. Se construyeron preguntas y se 
les motivó a interrogar a miembros de la comunidad escogidos por ellos mismos 
para ampliar sus conocimientos sobre el pasado común.

En la tercera, se buscó que los jóvenes narraran las historias de sus mayo-
res en medio del conflicto y lo hicieron a través de una performance, entendida 
como un acto mediante el cual se reconstruye una situación del pasado y se trae 
a escena, promoviendo la agencia individual por medio de elementos narrativos 
y argumentales (Mannay, 2017). Con la narrativa es posible comprender la reali-
dad a la vez que se constituye en una experiencia performativa (Anderson, 1997). 
Por esto, la performance como ejercicio creativo sirvió de mediadora para que los 
jóvenes pusieran en escena sus comprensiones sobre el conflicto armado. Ellos 
eligieron hechos y lugares de ese pasado que consideraron más relevantes para 
su comunidad, a los cuales agregaron, según sus comprensiones, elementos de 
ficción para escribir el guion.

La última fase se orientó a la presentación de la performance en escenarios 
públicos, cuya audiencia principal fueron las familias de los jóvenes y otros 
miembros de su comunidad. Después de cada presentación, se dio un espacio 
de diálogo entre los jóvenes y sus audiencias, que presentamos y comprendemos 
en este artículo como construcción de memoria intergeneracional.



Revista CS 476

Técnicas para la recolección de la información

La selección y aplicación de técnicas obedeció a las necesidades de las fases de 
investigación. En la segunda fase, la entrevista sirvió como herramienta para 
que los jóvenes ampliaran su conocimiento sobre la época del conflicto gracias 
a las voces de los miembros de su familia y comunidad. Para ello, eligieron un 
relato o anécdota que circulara en dicho entorno, identificaron sus aspectos 
relevantes y llevaron a cabo las entrevistas con el objetivo de ampliar compren-
siones al respecto.

Posteriormente, en la tercera fase, se realizaron conversatorios entre los 
jóvenes, técnica que permitió que compartieran su experiencia y pusieran en 
común sus hallazgos, estableciendo relaciones, marcando recurrencias e identi-
ficando sentires y emociones que surgieron en el desarrollo de las entrevistas. El 
conversatorio se convirtió en un pretexto para que el resultado de las entrevistas 
fuera llevado a otro nivel, puesto que fue el primer espacio de socialización en 
el que lograron entretejer diversos relatos y construir un sentido más amplio 
del conflicto armado vivido por sus padres y mayores de la comunidad, lo que 
contrastó con el silencio que había predominado en el territorio sobre ese tema.

En esta primera implementación del conversatorio, se ofreció un espacio 
reflexivo que posibilitó al equipo de investigación captar los intereses de los 
jóvenes y sus reacciones frente a las narrativas recolectadas. A partir de allí, se 
emprendió un ejercicio colectivo de selección de hechos del conflicto que fueron 
narrados por los jóvenes a través de una performance, lo cual mostró mayor com-
prensión sobre el tema: sus orígenes, desarrollo y consecuencias. Esta técnica 
permitió que los jóvenes imprimieran sus propias apreciaciones y énfasis en la 
narración del conflicto.

La cuarta fase fue en la presentación pública de la performance, cuando se 
abrió el diálogo en un lugar público entre los jóvenes, sus padres y abuelos, así 
como con vecinos de la comunidad para dar a conocer el resultado del proceso 
creativo. Allí tuvo lugar otra serie de conversatorios implementada al finalizar 
la presentación, en la cual los adultos que participaron como audiencia dieron 
a conocer sus impresiones y los sentimientos generados frente a la recreación 
del episodio colectivo doloroso que significó vivir el conflicto armado.

Análisis de la información

Los conversatorios fueron grabados en audio y transcritos para su posterior aná-
lisis. Este tuvo dos momentos: uno inicial en el que los investigadores aplicaron 
algunos elementos del análisis narrativo (Riessman, 2008) como el énfasis en los 
personajes, los lugares, el orden de los eventos y, en general, el sentido que cada 



Cristian Rojas-Granada  •  María Clemencia Vallejo-Jiménez 7

narrador le otorgaba a su experiencia. En un segundo momento se discutieron los 
resultados preliminares del análisis con los jóvenes, lo cual sirvió para ampliar 
las comprensiones sobre el pasado de todos los involucrados (investigadores y 
jóvenes participantes).

Se prestó especial atención a la interacción entre los mayores y los jóvenes 
como narradores y audiencias, con el fin de identificar el sentido que se cons-
truía a partir de esa interacción, al tiempo que se identificaron significados y 
emociones asociadas a eventos/experiencias y personajes, entendiendo que la 
memoria se edifica en esa interacción (Welzer, 2010) y en distintos tiempos, 
como la época de mayor impacto del conflicto entre 1999 y 2005 y el período 
actual entendido de transición.

Resultados

De la memoria fragmentada a la voluntad de conocer

En este apartado mostraremos las dinámicas de transmisión espontánea que han 
tenido lugar en la zona rural en la que trabajamos; para luego exponer el proceso 
de transmisión intencionada en el que los jóvenes, acompañados por el equipo 
de investigación, indagaron relatos sobre el conflicto armado entre sus familias 
y comunidad, para lo cual se valieron de recuerdos, conversaciones familiares y 
anécdotas cercanas. Ellos ampliaron su memoria a partir de las conversaciones 
con sus pares, miembros de la comunidad, adultos mayores y profesores, con el 
objetivo de enriquecer su mirada del pasado colectivo para comprenderlo y, a su 
vez, convertirlo en un espacio de posibilidad creativa hacia el futuro. De ahí la 
expresión voluntad de conocer (Zemelman, 2005), no solo como disposición para 
encuadrar fragmentos o recuerdos familiares en un contexto local, sino para 
reconocerse a sí mismos como parte de esa historia comunitaria.

La transmisión espontánea de la memoria
Existe una transmisión que se da en cada familia de forma espontánea, que se 
evidencia en frases como “mi abuela me contaba”. Esto no ocurre de forma 
total ni desde siempre. Los adultos no suelen estar seguros respecto a cuál es 
el momento adecuado para contar hechos violentos del pasado a sus hijos, ni 
cómo, ni siquiera si es necesario. Sin embargo, en las conversaciones cotidia-
nas con vecinos o familiares (inicialmente más con coetáneos como hermanos, 
primos), en las visitas de otros familiares o amigos fue donde emergieron micro-



Revista CS 478

narraciones asociadas al conflicto armado, allí estuvieron presentes los niños o 
adolescentes y su conocimiento de ese pasado que no vivieron en carne propia 
se hizo más próximo para ellos. Así se evidencia en el siguiente relato:

Uno desde pequeño es muy curioso [risas] entonces le decían a uno: “¡Ay, 
eche para allá que usted no puede escuchar esto!”, y uno como que quiere 
estar ahí y uno se va, pero se queda detrás de una puerta escuchando y ahí 
es donde escucha toda la historia de qué fue lo que pasó. (Luisa Pérez1, 
comunicación personal, 15.03.2022)

Pero el tema de la experiencia en el conflicto armado se evita en otros espa-
cios porque hay personas que sienten miedo y otras se pueden sentir aludidas sin 
querer. Aquí, el no ser imprudente con temas que no se sabe si pueden incomodar 
a otro, influye en que el silencio tenga lugar; en otras palabras, los jóvenes han 
crecido en este entorno de narraciones espontáneas cotidianas sobre el pasado, 
pero que han estado mediadas por claves de silencio.

Al identificar esa narrativa parcial o fragmentada con la que contaban, llena 
de silencios y, por tanto, con riesgo de olvido, el equipo de investigación encon-
tró una oportunidad en lo que, apoyados en Zemelman (2005), denominamos 
la voluntad de conocer de los jóvenes, para proponerles algunas actividades que 
buscaron enriquecer la memoria intergeneracional de su comunidad. Un ejem-
plo de esta voluntad de conocer se reflejó en la pregunta de uno de los jóvenes, 
a propósito de la época del conflicto armado: “¿Por qué quitarle la vida a otra 
persona?” (Yeison Gómez, comunicación personal, 22.07.2022), lo que demostró 
su deseo de entender un acto que consideraba injusto, mientras la inquietud 
de otra integrante giró alrededor de conocer dónde estaban los cuerpos de los 
desaparecidos y cómo era vivir en un terreno minado (Nataly Gómez, comuni-
cación personal, 22.07.2022).

El objetivo de la primera fase de la investigación estuvo centrado en activar 
en los jóvenes el interés por las preguntas como medio para explorar los fragmen-
tos de memoria y convertirlas en ventanas abiertas al pasado. Para ello, avivar 
la voluntad de conocer implicó no quedarse con la anécdota, sino preguntarse 
qué revelaba respecto de la experiencia colectiva de quienes les antecedieron.

1. Se utilizaron seudónimos para proteger la identidad de los participantes. 



Cristian Rojas-Granada  •  María Clemencia Vallejo-Jiménez 9

La transmisión intencionada de la memoria
Como parte de este proceso, los jóvenes reconocieron el saber que, sin pro-
ponérselo, recibieron en su socialización familiar y comunitaria. Como paso 
posterior, se invitó a que indagaran con las personas cercanas sobre las expe-
riencias significativas del pasado de la comunidad que fueran de interés para 
ellos, activando su curiosidad e identificando elementos que desconocían, más 
allá de la experiencia de su propia familia o comunidad más próxima.

Para ello, recibieron capacitación técnica sobre cómo realizar una entrevista 
desde una escucha empática y difundir la información resultante a distintos 
públicos. Para realizar las entrevistas, los jóvenes acudieron a personas mayores 
de su familia o comunidad, a sus hermanos y a maestros. Fueron conscientes de 
que, para abordar temas como la violencia en la época del conflicto, era impor-
tante elegir personas con quienes se tuviera una confianza previa y que mostraran 
una apertura para hablar y lograr superar el silencio descrito en párrafos ante-
riores. Esto implicó tocar otras puertas, acudir a personas autorizadas dentro de 
la comunidad con quienes no habían entablado una conversación en el pasado.

Muchos de los vecinos de mi abuela vienen a mi casa y un día aproveché 
que vino uno de esos vecinos a comer a la casa y yo me senté al lado de él 
a preguntarle, porque yo sabía que él había vivido el desplazamiento y el 
retorno y no me iba a decir: “a mí me contaron” o “a mí me dijeron”. Con 
él tenía la certeza. (Camilo Ramírez, comunicación personal, 05.11.2022)

Los jóvenes compartieron sus relatos sobre lo que ocurrió en el conflicto a 
partir de conversatorios, descubriendo que varias de esas experiencias fueron 
novedosas para algunos compañeros. A esto se le llama transmisión horizontal 
de la memoria (Pickering; Keightley, 2013), cuando en la conversación con los 
pares se amplían comprensiones sobre eventos del pasado o se ven desde otra 
perspectiva, a la vez que permite que los jóvenes se conviertan en narradores 
de la historia de su comunidad.

Escuchar las historias desde la voz de sus pares despertó nuevas curiosi-
dades y amplió significados. Asimismo, el equipo de investigación aportó su 
conocimiento sobre aspectos históricos o de contexto, producto de una revi-
sión de material documental previa, la cual compartió con los jóvenes en estos 
encuentros, garantizando con ello que las historias fueran integrales, coherentes 
y conectadas con el pasado del municipio y con sus historias familiares.

Como resultado de promover la conversación entre los mismos jóvenes y 
con miembros significativos de la comunidad, se aportó a la creación de vínculos 
entre ellos y sus mayores, es decir, ampliar generacionalmente el sentido del 



Revista CS 4710

nosotros (Jelin, 2002) a través de la memoria del conflicto armado. Los jóvenes 
se sorprendieron, se solidarizaron con las dificultades que tuvieron que vivir 
los mayores: “era muy duro”; despertó admiración hacia sus mayores, y sus 
narrativas los conmovieron al punto de expresar emoción al escucharlas: “se me 
salió una lágrima escuchando”; “ese miedo se le contagia a uno”; entrevistar a 
las personas “fue doloroso y frustrante”. Con este ejercicio, se logró ampliar la 
memoria de lo familiar a lo comunitario, trascender el espacio de lo doméstico 
y poner a circular en nuevos escenarios viejas narraciones, tejiendo un puente 
entre la memoria propia y la de otros para enmarcar los eventos y anécdotas 
familiares en una narrativa colectiva.

El ejercicio de construcción de memoria permitió que el grupo de jóvenes 
transitara de los fragmentos a la voluntad de conocer, escuchar y narrar. En este 
se evidenció un proceso de elaboración de la propia experiencia y ellos recono-
cieron en los diálogos intergeneracionales y entre pares generacionales nuevas 
fuentes de conocimiento para interpelar el pasado y crear sus propias formas 
de comprenderlo y apropiarlo.

En este primer viraje del proceso, se apeló al desplazamiento de la trans-
misión espontánea a la transmisión intencionada. Al reconstruir de manera 
colectiva eventos de la época del conflicto armado en el municipio, se propuso 
una nueva manera de abordar el pasado, pues se transitó de los escenarios fami-
liares donde los jóvenes eran sujetos pasivos frente a la narración, a un escenario 
juvenil donde aquellos relatos se convirtieron en fuente de conocimiento y los 
llevaron a que se sensibilizaran, comprendieran y se transformaran como suje-
tos, reconociendo la manera en que toda la comunidad, incluidos ellos, estaban 
atravesados por una historia común. En uno de los conversatorios un joven lo 
planteó de esta manera:

Es conocer lo que pasó y transformar eso en cosas positivas, debemos enten-
der, porque uno juzga muy fácil, pero cuando escuchamos y nos ponemos 
en los zapatos de las personas que vivieron esa situación, nos ayuda a crecer 
y nos ayuda a entender eso que sucedió, también nos ayuda a construir. 
(Fernando Silva, comunicación personal, 18.02.2023)

Como se puede evidenciar hasta aquí, el quehacer de la memoria como 
ejercicio de construcción narrativa permite explorar cómo los relatos escucha-
dos están entrecruzados y que tanto las historias propias como las de otros con-
figuran un sentido común (Riessman, 2008). En este sentido, entendemos que 
“los actos narrativos que se realizan en las comunidades [para contar la historia 
vivida y reconstruir los hechos] hacen parte de la memoria que se va tejiendo 



Cristian Rojas-Granada  •  María Clemencia Vallejo-Jiménez 11

en comunidad” (Cardona; Ospina; Ospina, 2023: 5). Es aquí donde el quehacer 
de la memoria puede ser un medio a través del cual los jóvenes comprendan y 
sitúen experiencias familiares y vecinales en su contexto local e histórico.

De la voluntad de conocer a la construcción de memoria

Después de la exploración de la transición de la transmisión espontánea de la 
memoria a la intencionada, que se desarrolló en el apartado anterior, se proce-
dió a seleccionar y construir con los jóvenes unas narrativas sobre el conflicto 
armado a partir de la selección de actores, lugares y acontecimientos de su 
comunidad. Posteriormente, exploraron la performance como posibilidad de 
expresión y vehículo para contar su versión sobre el pasado a públicos más 
amplios. Por último, esta se evidenció como una activadora del recuerdo, en 
conjunto con el público (padres de familia, líderes comunitarios), que llevó a 
nuevos intercambios y diálogos que facilitaron la construcción de memoria y 
su apropiación, como se describirá a continuación.

Construcción de narrativas con los jóvenes
En la primera fase del proceso, los jóvenes lograron conocer distintos even-

tos del pasado conflictivo de su comunidad y situar en un contexto más amplio 
aquellos relatos fragmentados con los que contaban, a raíz de las experiencias de 
transmisión espontánea vividos dentro de sus núcleos familiares. Acto seguido, 
se apeló a los recursos narrativos que empleaban los jóvenes, con el fin de 
facilitar la apropiación de su historia, pero también como una forma de rendir 
homenaje a quienes sufrieron la barbarie de la guerra y resaltar la capacidad de 
sobrevivencia de los mayores de su comunidad.

En consecuencia, se vincularon profesionales en artes para orientarlos sobre 
las alternativas estéticas que podían servir de medio para narrar los eventos 
escogidos. Así, los jóvenes decidieron la preparación de dos performances cuyas 
temáticas estuvieron orientadas por lo que Uribe (2009: 68) denominó puntos 
nodales y que se refieren a “lugares y acontecimientos significativos que por su 
relevancia comunitaria permiten articular iniciativas de memoria”.

Los jóvenes eligieron acontecimientos y lugares a partir de la emoción que 
les despertaban: tristeza, solidaridad, indignación, admiración. Esto constituye 
el narrar la experiencia de otros que son cercanos emocionalmente, familiares 
y vecinos; es la construcción que los mismos jóvenes hacen de ese pasado, el 
sentido que le dan desde su visión de jóvenes rurales que los hace sensibles a 
determinados hechos desde un vínculo emocional y empático, como se señaló 
antes. Así lo narró uno de ellos: “El grupo eligió algo que le generara un senti-



Revista CS 4712

miento, algo que le naciera (…) contar ese sentimiento, entonces es más emo-
cional lo que hemos decidido representar y cómo lo íbamos a presentar” (Edison 
Morales, comunicación personal, 12.09.2023).

Lo anterior permite entender por qué uno de los temas escogidos por los 
jóvenes fue la infancia, así que quisieron representar, por ejemplo, cómo vivieron 
los niños la guerra desde la escuela, o el hecho de que eran escondidos debajo 
de las camas cuando se daba algún enfrentamiento armado. Asimismo, se deci-
dió no solo narrar los hechos victimizantes propios del conflicto armado, sino 
que se incluyó cómo era la comunidad antes y, muy especialmente, después del 
conflicto, para exaltar su capacidad de afrontamiento y sobrevivencia.

La preparación de la performance implicó recibir capacitación por parte del 
equipo en cuanto a la elaboración de un guion, preparación de vestuario, utilería 
y escenarios, y ensayos para la representación en la puesta en escena. De este 
modo, pasamos de una memoria narrada desde la oralidad a un ejercicio per-
formativo que facilitó la identificación de significados compartidos partiendo 
de un sistema propio de representación. Esto permitió ir más allá de escuchar 
la historia del otro, implicó atravesarla por el propio cuerpo, adoptar su lenguaje 
verbal y no verbal, usar su vestuario, sus objetos característicos, actuar como 
si se fuera ese otro, en otras palabras, representar su mundo, su tiempo y su 
espacio. Como resultado, se obtuvo una memoria que es incorporada o hecha 
cuerpo en los jóvenes, una forma significativa de heredarla y de transmitirla a 
otras audiencias.

La performance y su puesta en escena
Entendiendo que la memoria se construye en la relación con otros (Welzer, 2010), 
la performance se presentó en lugares y audiencias distintas: ante sus padres y 
miembros significativos de su comunidad y ante líderes de víctimas. Cada pre-
sentación llevó a los jóvenes a realizar ajustes para hacerlo mejor en la siguiente, 
según su propio criterio. Al mismo tiempo, cada audiencia les implicó hacer 
determinados énfasis y aclaraciones, en otras palabras, cada puesta en escena 
fue una construcción de memoria con características únicas, que cobró sentido 
en función de las personas con quienes iban a interactuar.

Cabe anotar que, en esta construcción, la veracidad de los hechos no fue lo 
central, sino la verosimilitud, es decir, en la representación se ocultó la verdadera 
identidad de la mayoría de las personas (por motivos de seguridad), pero se cons-
truyeron personajes que vivieron situaciones que pudieron haber experimentado 
muchos otros en ese tiempo. Entendemos, además, que la memoria siempre 
involucra la imaginación para conciliar los pasados de otros con los propios y 
darle sentido a la identidad individual y de grupo (Pickering; Keightley, 2013). De 



Cristian Rojas-Granada  •  María Clemencia Vallejo-Jiménez 13

este modo, la preocupación por la veracidad de los hechos se transformó en la 
intención de lograr una representación que reflejara lo mejor posible el mundo 
emocional vivido en el pasado.

Cada performance fue presentada en un lugar público, previa convocatoria 
a personas determinadas, según cada contexto —padres de familia, profesores, 
líderes, otros jóvenes, etc. —. Luego de la presentación, se provocó un espacio de 
conversación entre los asistentes y los jóvenes alrededor de cómo fue construir 
la memoria a través de esta técnica. Así lo relató uno de los jóvenes:

Era como muy satisfactorio saber, no solo por el hecho de que nos enterára-
mos de lo que había sucedido en verdad, sino el hecho de que pudiéramos 
ir a contarle a la gente del pueblo qué fue lo que pasó. (Darío Castro, comu-
nicación personal, 08.07.2023)

Posteriormente, en un espacio y momento diferentes, se procuró realizar 
una conversación entre los jóvenes y el equipo de investigadores alrededor de 
lo que significó llevar a cabo la puesta en escena e interactuar con su público 
en el ejercicio de construir y apropiar la memoria. El proceso descrito en este 
apartado generó reflexiones que ayudaron a afianzar el sentido de la experiencia 
para ellos, como se mostrará en los siguientes párrafos.

Construcción de memoria en la interacción con las audiencias
La experiencia de la performance, en la que los jóvenes representaron las memo-
rias y sus familiares y vecinos fueron sus espectadores, generó distintas reaccio-
nes por parte de todos los participantes. Esto se entiende porque en el lenguaje 
cotidiano cada persona participa en respuesta a quien sea su interlocutor, a la 
imagen que tenga de este, a las características de esa interacción (Shotter, 2001). 
Es en esa interacción que se dio la construcción de memoria que mostramos en 
este artículo.

En los escenarios del municipio de Samaná donde se llevó a cabo la pre-
sentación pública de la obra, no habían ocurrido experiencias similares en el 
pasado. Esta fue la primera vez que, a través de un ejercicio de construcción de 
memoria, los jóvenes representaron en una performance hechos del conflicto 
armado a los miembros de sus familias y a personas significativas de la comu-
nidad, quienes vivieron las consecuencias directas del accionar de los grupos 
armados. En síntesis, las audiencias se encontraron con un acto en el que los 
jóvenes relataron hechos del pasado reconstruidos por ellos a partir de sus 
interpretaciones, emociones, afectos y sentimientos. La característica de esta 
interacción fue especial porque la audiencia fue confrontada con su pasado, 



Revista CS 4714

experiencia que facilitó un diálogo enriquecedor entre generaciones donde se 
mezclaron la sorpresa, la nostalgia, la conmemoración y la esperanza.

Fue así como los jóvenes tuvieron la intención de hacer sentir al otro lo que 
vivieron sus mayores en el pasado, como lo expresó uno de ellos en el conver-
satorio después de la puesta en escena en Samaná:

Quisimos contar y que sintieran más esa historia y no como algo muy super-
ficial, queríamos algo más personal y con sentimiento que ustedes sintieran 
lo que esas personas de Encimadas sintieron durante ese antes, durante y 
después en ese proceso de transición. (Daniel Hernández, comunicación 
personal, 29.06.2023)

Además de la intención que tenían los jóvenes con la performance y lo que 
querían generar en el público, estaban sus propias reacciones a descubrimientos 
nuevos. Por ejemplo, en el conversatorio, uno de ellos expresó su sorpresa al 
darse cuenta de que muchos de sus interlocutores eran jóvenes cuando vivieron 
el conflicto. Lo anterior se manifestó después de que un asistente compartió que 
fue en su juventud cuando tuvieron que padecer estos hechos que todavía los 
marcaban. Así que, para los jóvenes, fue una oportunidad de ampliar no solo sus 
conocimientos sobre lo sucedido, sino de sacudir su sensibilidad y de empatizar 
con quienes fueron víctimas.

Por su parte, los padres y madres de familia y la comunidad que sirvieron 
como audiencias, valoraron positivamente la representación de la historia de 
su comunidad que realizaron los jóvenes. Una madre de familia lo expresó de 
la siguiente forma:

Es muy bueno saber que ellos se interesan por lo que pasó y ver cómo pre-
guntan: “y ¿qué pasó?, ¿cómo era lo que pasaba?, ¿cómo fue el conflicto?, 
¿qué hacían para protegerse?”. O: “¿ustedes cómo hacían cuando se encon-
traban con los paramilitares?, ¿qué decían?, ¿cómo hacían para que ellos no 
les fueran a hacer nada?”. O: “¿a ustedes les daba miedo?”. Entonces es muy 
bonito ver el interés que ponen ellos en recordar qué fue lo que pasó y ellos 
se interesan por eso. (Lina Zapata, comunicación personal, 10.04.2023)

Con la performance, los asistentes, como había pasado antes con los jóvenes, 
tuvieron la posibilidad de ampliar ideas sobre el pasado, más allá de la experien-
cia personal o familiar. Para otros fue la oportunidad de reactivar la memoria:



Cristian Rojas-Granada  •  María Clemencia Vallejo-Jiménez 15

¡Imagínese! ellos más jóvenes que nosotros y recordándonos la historia que 
vivimos nosotros y eso es bonito, y recordar es vivir. (…) Las felicito por eso, 
porque conocen del tema y es algo que deben hacer los jóvenes hoy en día. 
(Rocío Vargas, comunicación personal, 25.12.2023)

Una madre de familia y miembro de la asociación de víctimas, expresó su 
expectativa de que, a partir de experiencias como la que allí se mostró, se pro-
yectaran a futuro nuevos liderazgos entre los jóvenes:

A mí me parece muy bonito que ellos quieran saber qué fue lo que pasó, 
tanta historia, tanta cosa que hay detrás de eso, que ellos están en todo su 
derecho de saber qué fue el conflicto armado y por qué se dio. (Rocío Vargas, 
comunicación personal, 25.12.2023)

Con la experiencia descrita hasta aquí se demostró, como planteó Uribe 
(2009: 68), que la performance “es un procedimiento que moviliza sentidos y ubica 
hitos espaciales y temporales de gran significación social” y es facilitadora de la 
comunicación entre distintas generaciones. Además de lo anterior, las memorias 
familiares que antes de la iniciativa circulaban solo en el ámbito doméstico, se 
transfirieron al ámbito público editadas, elaboradas y recreadas.

En suma, la manera de entender los hechos del conflicto armado por parte 
de los jóvenes se sometió a la mirada de la comunidad por primera vez a través 
del dispositivo de la performance que, como herramienta, abrió la posibilidad de 
generar diálogos necesarios entre las distintas generaciones sobre una memoria 
común que estaba en riesgo de olvido por falta de procesos que se propusieran 
su construcción.

Discusión
En esta investigación se pudo establecer que la transmisión intergeneracional 
de la memoria del conflicto armado en las familias rurales de Samaná ocurre 
mediada por silencios que son superados en la medida en que se moviliza el 
interés de los jóvenes de conocer esos hechos. La familia es el primer escenario 
de la narración del pasado, mientras que el silencio sigue predominando en el 
espacio público. Se mostró que, con el acompañamiento adecuado, los jóvenes 
se pueden organizar para ampliar esa memoria del conflicto armado y construir 
vínculos emocionales con lo que tuvieron que vivir sus mayores y darle un nuevo 
sentido al presente y futuro de su comunidad.



Revista CS 4716

Algunos autores han asociado el silencio que queda entre una generación y 
otra después de hechos traumáticos con una memoria encriptada, que es cuando 
se decide no narrar una experiencia pasada por razones como el miedo, el que-
rer evitar temas que pueden ser polémicos para los hablantes o para proteger 
al joven del dolor o el temor derivado de una historia traumática (Frei, 2018; 
Hüseyinzade, 2017; Serrano; Reyes, 2023). Al mismo tiempo, vimos en este estu-
dio que gran parte de las historias y experiencias reposa en la población adulta 
mayor y esto coincide con Jiménez et al. (2022: 64), quienes afirmaron que esos 
saberes de los mayores “no han sido comunicados adecuadamente a las nuevas 
generaciones, imposibilitando la transmisión y las narrativas intergeneracionales 
de las memorias”.

Cuando se da la narración, los mayores son una especie de bisagra entre 
el pasado y el presente, traducen o ayudan a interpretar a los jóvenes las expe-
riencias de su propio tiempo y contexto cultural, desde sus marcos morales que 
contribuyen a definir buenos y malos, ellos y nosotros, pero también los matices 
entre unos y otros (Cornejo; Rocha; Villarroel; Cáceres; Vivanco, 2020).

De igual forma, el componente afectivo es central en el proceso de transmi-
sión de la memoria en la familia. Una narrativa contada por un familiar que fue 
testigo directo de un hecho traumático tiene un tono emotivo que es recibido 
de manera distinta por los jóvenes, comparado con un testimonio similar en un 
documental o en un libro de texto (Welzer, 2010). Vimos que el vínculo afectivo 
de los jóvenes con las historias de sus familiares y vecinos que sobrevivieron al 
conflicto armado, favoreció la construcción de anclajes con el pasado a través de 
emociones como la empatía, la solidaridad y la admiración hacia sus predeceso-
res, esto es, se logró la ampliación del sentido del nosotros entre generaciones 
(Jelin, 2002).

Las narraciones familiares de pasados traumáticos suelen ser fragmentadas, 
con vacíos, como se vio en este estudio y en el de Serrano y Reyes (2023); sin 
embargo, se mostró que promover espacios de encuentro entre los jóvenes con-
tribuye a densificar la memoria para ellos, y se estableció que, al tejer la memo-
ria que los jóvenes traían de sus propias familias con las de otros participantes, 
identificaron similitudes en los relatos de sus coetáneos, lo que les permitió 
constituir una comunidad generacional de memoria (Pickering; Keightley, 2013), 
así fuera por el período que duró la ejecución del proyecto de investigación.

La narrativa construida con los jóvenes mediante una performance fue un 
ejercicio de posmemoria, entendida como las formas en las que los miembros de 
la generación de herederos han apropiado el pasado violento de sus predecesores 
para narrarlo a través de diferentes recursos estéticos (literatura, cine, cómic, 
etc.) (Hirsch, 2012). Estas narraciones muestran singularidades si se comparan 



Cristian Rojas-Granada  •  María Clemencia Vallejo-Jiménez 17

con las de los testigos directos, ya que los relatos de la generación de herederos 
suelen abordar aspectos propios como la orfandad o la falta de respuestas, pro-
ducto del silencio propio del trauma familiar (Quílez, 2014).

Pese a esto, comparado con otros estudios en los cuales la iniciativa de 
narrar con nuevos lenguajes ese pasado es propia de los herederos (Cabrera, 
2023; Espinosa, 2019), en nuestro estudio esta iniciativa fue impulsada por un 
proyecto de investigación. Si bien los jóvenes respondieron de forma activa, 
también es cierto que, al margen de los estímulos institucionales, no se logró 
concretar esfuerzos alrededor de la memoria de su comunidad. Esto tiene que 
ver con las características de los jóvenes rurales de esta zona, al ser población 
rural dispersa y carecer de esfuerzos desde el Estado para gestionar las memorias 
de las víctimas en este territorio.

Los estudios mencionados abordan sociedades que tuvieron conflictos hace 
décadas, mientras que en Samaná se vivió hace 18 años2. Esto puede sugerir 
que posiblemente en el futuro surjan otras iniciativas de posmemoria en este 
contexto, pero también que esa memoria quede en el olvido. Hay contextos 
de posguerra con repertorios de memoria en el tiempo (conmemoraciones en 
fechas específicas) y en el espacio (murales, afiches) (Serrano; Reyes, 2023), lo 
cual favorece que los jóvenes tengan un mayor acceso al pasado conflictivo que 
los antecedió y puedan crear sus propios relatos a partir de sus interpretaciones, 
aunque en este estudio se evidenció que esas iniciativas son limitadas en las zonas 
rurales, lo cual dificulta la transmisión de la memoria a las nuevas generaciones.

Sin embargo, este estudio también mostró que los jóvenes respondieron a 
la oportunidad de narrar las historias de victimización y sobrevivencia de sus 
mayores y las memorias familiares transitaron del escenario privado al público 
mediante la puesta en escena de la performance, haciendo que los mayores de la 
comunidad rural de Samaná (padres de familia, líderes comunitarios, profesores) 
se encontraran con su pasado reflejado en la mirada juvenil, lo que posibilitó un 
diálogo intergeneracional en el que se pusieron en común experiencias sobre el 
conflicto armado ante un grupo de jóvenes lleno de interés e inquietud frente 
a un tema que estaba confinado en el pasado. Por esto, se considera de gran 
importancia continuar promoviendo espacios de encuentro para la construc-
ción intergeneracional de la memoria en esta y muchas otras zonas del país, en 
especial las rurales.

2. A lo cual habría que sumar que no es un conflicto completamente superado, dado que en otras re-
giones del país sigue activa la confrontación. Esto hace temer a las personas locales, ya que es posible 
que la guerra regrese a su territorio en algún momento futuro. 



Revista CS 4718

Lo anterior se relaciona con el hecho de que las memorias familiares que se 
encontraron en este estudio están permeadas por distintas formas de silencio 
a nivel social o público y suelen limitarse a las anécdotas de victimización de 
la familia o de personas cercanas; esto significa que es una memoria familiar 
despolitizada y deshistorizada, lo cual coincide con contextos sociales que se 
caracterizan por una problematización limitada del pasado en clave de presente 
(Espinosa, 2019; Frei, 2018).

Se ha demostrado que las personas que aún no habían nacido en el momento 
de un acontecimiento histórico, tienden a darle menos importancia comparadas 
con quienes fueron contemporáneas de ese hecho (de Regt; van der Lippe; Jas-
pers, 2020), de allí que cobra gran importancia el estudio de cómo se construye 
la memoria con los jóvenes herederos de una memoria traumática de la que no 
fueron testigos directos. Si a esto se le suma el silencio que permea las memorias 
familiares y que, en ocasiones, trasciende las generaciones, los trabajos sobre la 
memoria social con jóvenes son fundamentales para fortalecer la democracia 
al permitir complejizar y diversificar la historia social, política, económica y 
cultural (Cook et al., 2023; Dellios, 2020; Raggio, 2017).

Este artículo contribuye a un campo de estudio con poco desarrollo en 
Colombia como lo es la transmisión intergeneracional de la memoria en pobla-
ción rural. Quedan abiertos distintos temas de estudio para el futuro como la 
transmisión intergeneracional en el caso de quienes fueron actores armados 
(legales e ilegales); el contraste de heredar la memoria del conflicto en el campo 
o en la ciudad; o la diferencia de género, etnia y diversidad sexual a la hora de 
abordar la transmisión intergeneracional de la memoria y sus potenciales de 
trabajo académico y ético-político con relación a los desafíos actuales de reconci-
liación social y construcción de paz por los que atraviesa la sociedad colombiana.

En sintonía con ello, concluimos con lo planteado por la Comisión para el 
Esclarecimiento de la Verdad, la Convivencia y la No Repetición (2022) cuando 
afirma que, como aporte a la garantía de los derechos a la verdad y a la repa-
ración integral de las víctimas, las autoridades del Estado, nacionales y terri-
toriales, deben jugar un rol más activo frente al deber de memoria y promover 
espacios institucionales donde se invite a la reflexión crítica de lo sucedido en 
el conflicto armado. Esto, con el fin de dignificar a las víctimas, contribuir en 
el restablecimiento del tejido social y hacer parte de lo sucedido a las nuevas 
generaciones para juntos encarar el futuro a partir de una mejor comprensión 
del pasado y el presente.

Lo anterior cobra especial relevancia, ya que la participación activa de los 
jóvenes en este estudio demuestra su interés y disposición para hacer parte de 
procesos que los vinculen como protagonistas en la construcción de memoria 



Cristian Rojas-Granada  •  María Clemencia Vallejo-Jiménez 19

social, en los cuales se reflexione sobre los impactos de hechos violentos que 
sacudieron a sus territorios y que les permitan situarse en un contexto más 
amplio en donde puedan comprender su relación con el pasado familiar y comu-
nitario y tomar postura sobre el mismo. Gracias a la apertura de los jóvenes, 
el resultado de esta investigación fue posible, por lo que se anima a seguirlos 
vinculando de manera activa en estas reflexiones que promueven una mirada 
crítica sobre la realidad territorial y nacional.

Referencias
1.	 Anderson, Harlene (1997). Self: Narrative, Identity and Agency. En Conver-

sation, language, and possibilities: A postmodern approach to therapy (pp. 213-
235). Nueva York: Norton & Company.

2.	 Aranguren, Juan; Rengifo, Juan (2021). Daño intergeneracional y transmisión: 
aportes para su reflexión en Colombia. Bogotá: CAPAZ.

3.	 Ballesteros, Andrés; Londoño, Lady; Duque, Vanessa; Pérez, Valentina (2021). 
Activando los lugares de la memoria intergeneracionales de la guerra: reflexio-
nes desde la práctica con la comunidad educativa de la Institución La Palma del 
municipio de Samaná [Tesis de maestría]. Centro de Estudios Avanzados en 
Niñez y Juventud (CINDE), Manizales, Colombia.

4.	 Barnwell, Ashley (2019). Convict shame to convict chic: Intergenerational 
memory and family histories. Memory Studies, 12(4), 398-411. https://doi.
org/10.1177/1750698017709870

5.	 Ben-Ze’ev, Efrat; Lomsky-Feder, Edna (2023). The intergenerational hero: 
Carrier of a bonding memory. Memory Studies, 16(5), 1264-1279. https://doi.
org/10.1177/17506980221122231

6.	 Bietti, Lucas (2010). Sharing memories, family conversation and interaction. 
Discourse & Society, 21(5), 499-523. https://doi.org/10.1177/0957926510373973

7.	 Cabrera, José (2023). Trauma transgeneracional y posmemoria entre nietos 
de víctimas de la dictadura chilena. Revista de Estudios Sociales, 84, 59-76. 
https://doi.org/10.7440/res84.2023.04

8.	 Cardona, Lina; Ospina, David; Ospina, María (2023). Cartografías artísticas: 
jóvenes autores de la construcción del pasado reciente. Revista Latinoameri-
cana de Ciencias Sociales, Niñez y Juventud, 21(3), 1-19. https://doi.org/10.11600/
rlcsnj.21.3.5660

https://doi.org/10.1177/1750698017709870
https://doi.org/10.1177/1750698017709870
https://doi.org/10.1177/17506980221122231
https://doi.org/10.1177/17506980221122231
https://doi.org/10.1177/0957926510373973
https://doi.org/10.7440/res84.2023.04
https://doi.org/10.11600/rlcsnj.21.3.5660
https://doi.org/10.11600/rlcsnj.21.3.5660


Revista CS 4720

9.	 Centro Nacional de Memoria Histórica - CNMH (2020). Isaza, el clan para-
militar. Las Autodefensas Campesinas del Magdalena Medio. Bogotá: CNMH. 
Recuperado de https://centrodememoriahistorica.gov.co/isaza-el-clan-pa-
ramilitar/

10.	 Cooke, Paul; Hodgkinson, Katie; Manning, Peter (2023). Changing the 
story: Intergenerational dialogue, participatory video and perpetrator 
memories in Cambodia. Memory Studies, 16(5), 1223-1239. https://doi.
org/10.1177/17506980221108474

11.	 Comisión para el Esclarecimiento de la Verdad, la Convivencia y la No 
Repetición (2022). Hay futuro si hay verdad. Hallazgos y recomendaciones de la 
Comisión de la Verdad de Colombia. Bogotá: Comisión de la Verdad. Recupe-
rado de https://www.comisiondelaverdad.co/hallazgos-y-recomendaciones-1

12.	 Cornejo, Marcela; Rocha, Carolina; Villarroel, Nicolás; Cáceres, Enzo; 
Vivanco, Anastassia (2020). Tell me your story about the Chilean dictators-
hip: When doing memory is taking positions. Memory Studies, 13(4), 601-616. 
https://doi.org/10.1177/1750698018761170

13.	 Dellios, Alexandra (2020). ‘It was just you and your child’: Single migrant 
mothers, generational storytelling and Australia’s migrant heritage. Memory 
Studies, 13(4), 586-600. https://doi.org/10.1177/1750698017750000

14.	 de Regt, Sabrina; van der Lippe, Tanja; Jaspers, Eva (2020). On the relation 
between age and the importance attached to historical events. Memory Stu-
dies, 13(6), 969-987. https://doi.org/10.1177/1750698018794787

15.	 Espinosa, Patricia (2019). Política de la posmemoria en la narrativa chilena. 
Pléyade, 24, 65-82. http://dx.doi.org/10.4067/S0719-36962019000200065

16.	 Frei, Raimundo (2017). Talking about Legacies and Ruptures: Generational 
Narratives in Times of Youth Activism in Argentina and Chile. Oral History 
Forum d’histoire Orale, 1-25.

17.	 Frei, Raimundo (2018). “In my home nobody spoke about religion, politics 
or football”: Communicative silences among generations in Argentina and 
Chile. Memory Studies, 1-16. https://doi.org/10.1177/1750698017754249

18.	 Gergen, Kenneth (1996). Realidades y relaciones. Aproximaciones a la construc-
ción social. Barcelona: Paidós.

19.	 Guglielmucci, Ana (2020). Historias desobedientes. Memorias de hijos y nietos 
de perpetradores de crímenes de lesa humanidad en Argentina. Revista Colom-
biana de Antropología, 56(1), 15-44. https://doi.org/10.22380/2539472X.1045

https://centrodememoriahistorica.gov.co/isaza-el-clan-paramilitar/
https://centrodememoriahistorica.gov.co/isaza-el-clan-paramilitar/
https://doi.org/10.1177/17506980221108474
https://doi.org/10.1177/17506980221108474
https://www.comisiondelaverdad.co/hallazgos-y-recomendaciones-1
https://doi.org/10.1177/1750698018761170
https://doi.org/10.1177/1750698017750000
https://doi.org/10.1177/1750698018794787
http://dx.doi.org/10.4067/S0719-36962019000200065
https://doi.org/10.1177/1750698017754249
https://doi.org/10.22380/2539472X.1045


Cristian Rojas-Granada  •  María Clemencia Vallejo-Jiménez 21

20.	 Hirsch, Marianne (2012). The Generation of Postmemory: Writing and Visual 
Culture After the Holocaust. New York: Columbia University Press. https://doi.
org/10.1353/sho.2015.0026

21.	 Hüseyinzade, Anjelika (2017). Post-Memory: Family as a Space of Histori-
cal Trauma Transmission. En Current debates in philisophy & psychology (pp. 
21-34), editado por Bora Erdağı. Londres: IJOPEC Publication.

22.	 Jaramillo, Olga (2014). Memorias de la guerra. Participación de jóvenes rurales 
en procesos de memoria desde una perspectiva intergeneracional en el Oriente 
Antioqueño. Medellín: CLACSO.

23.	 Jelin, Elizabeth (2002). Los trabajos de la memoria. Memorias de la represión. 
Buenos Aires: Siglo xxi.

24.	 Jiménez, Eliana; Cataño, Shirley; López, Mariana (2022). Favorecedores y 
limitantes en procesos de entrega de saberes para la continuidad de memo-
rias territoriales: una experiencia desde las mujeres rurales en Granada, 
Antioquia. El Ágora USB, 23(1), 63-82. https://doi.org/10.21500/16578031.6316

25.	 Mannay, Dawn (2017). Métodos visuales, narrativos y creativos en investigación 
cualitativa. Madrid: Narcea.

26.	 Olivari, Alicia (2018). Tramas de la memoria local: lazos pasados y estallidos pre-
sentes. Transmisión de la memoria de la dictadura en una población de Santiago 
de Chile [Tesis de doctorado]. Universidad de Barcelona, Barcelona, España.

27.	 Olivari, Alicia (2019). Memorias fragmentadas de la dictadura chilena: 
construcción y transmisión del pasado a través de micro-narraciones coti-
dianas. ÉNDOXA: Series Filosóficas, 44, 135-154. https://doi.org/10.5944/
endoxa.44.2019.24389

28.	 Pickering, Michael; Keightley, Emily (2013). Communities of memory and 
the problem of transmission. European Journal of Cultural Studies, 16(1), 115-
131. https://doi.org/10.1177/1367549412457481

29.	 Pohn-Lauggas, María (2019). Memory in the shadow of a family history 
of resistance: A case study of the significance of collective memories for 
intergenerational memory in Austrian families. Memory Studies, 14(2), 1-17. 
https://doi.org/10.1177/1750698019849698

30.	 Quílez, Laila (2014). Hacia una teoría de la posmemoria. Reflexiones en torno 
a las representaciones de la memoria generacional. Historiografías, 8, 57-75. 
https://doi.org/10.26754/ojs_historiografias/hrht.201482417

https://doi.org/10.1353/sho.2015.0026
https://doi.org/10.1353/sho.2015.0026
https://doi.org/10.21500/16578031.6316
https://doi.org/10.5944/endoxa.44.2019.24389
https://doi.org/10.5944/endoxa.44.2019.24389
https://doi.org/10.1177/1367549412457481
https://doi.org/10.1177/1750698019849698
https://doi.org/10.26754/ojs_historiografias/hrht.201482417


Revista CS 4722

31.	 Raggio, Sandra (2017). Transmisión de la memoria: la experiencia en el 
encuentro con Otros. El largo proceso de institucionalización de la memoria 
en la escuela. Aletheia, 7(14). Recuperado de https://www.memoria.fahce.
unlp.edu.ar/art_revistas/pr.7895/pr.7895.pdf

32.	 Riessman, Catherine (2008). Narrative Methods for the Human Sciences. Cali-
fornia: Sage.

33.	 Rojas, Cristian (2024). Intergenerational transmission of social memory: a 
narrative review. Families, Relationships and Societies, 14(3), 1-15. https://doi.
org/10.1332/20467435y2024d000000027

34.	 Serrano, Fernando; Reyes, María José (2023). Recordar lo que no se vivió: 
jóvenes, comunidad y memorias del conflicto armado salvadoreño. Teoría 
y Praxis, 2(43), 15-40. https://doi.org/10.61604/typ.v1i43.309

35.	 Shotter, John (2001). Realidades conversacionales. La construcción de la vida a 
través del lenguaje. Buenos Aires: Amorrortu.

36.	 Uribe, María Victoria (2009). Iniciativas no oficiales: un repertorio de memo-
rias vivas. En Recordar en conflicto: iniciativas no oficiales de memoria en Colom-
bia (pp. 42-73), editado por Centro Internacional para la Justicia Transicional. 
Bogotá: ICTJ.

37.	 Vallejo, María; Moreno, Zuly (2023). El papel de la creación audiovisual en 
el fortalecimiento de la memoria intergeneracional: caso del corregimiento 
de San Diego, municipio de Samaná - Caldas. Ánfora, 30(55), 227-250. https://
doi.org/10.30854/anf.v30.n55.2023.971

38.	 Welzer, Harald (2008). Comunicative memory. En Cultural Memory Studies: An 
International and Interdisciplinary Handbook (pp. 285–300). Walter de Gruyter.

39.	 Welzer, Harald (2010). Re-narrations: How pasts change in con-
versational remembering. Memory Studies, 3(1), 5-17. https://doi.
org/10.1177/1750698009348279

40.	 Wolf, Diane (2019). Postmemories of joy? Children of Holocaust survivors 
and alternative family memories. Memory Studies, 12(1), 74-87. https://doi.
org/10.1177/1750698018811990

41.	 Zemelman, Hugo (2005) Voluntad de conocer. El sujeto y su pensamiento en el 
paradigma crítico. Ciudad de México: Anthropos.

42.	 Zittoun, Tania (2017). Dynamic memories of the collective past. Culture and 
Psychology, 23(2), 295-305. https://doi.org/10.1177/1354067X17695768

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.7895/pr.7895.pdf
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.7895/pr.7895.pdf
https://doi.org/10.1332/20467435y2024d000000027
https://doi.org/10.1332/20467435y2024d000000027
https://doi.org/10.61604/typ.v1i43.309
https://doi.org/10.30854/anf.v30.n55.2023.971
https://doi.org/10.30854/anf.v30.n55.2023.971
https://doi.org/10.1177/1750698009348279
https://doi.org/10.1177/1750698009348279
https://doi.org/10.1177/1750698018811990
https://doi.org/10.1177/1750698018811990
https://doi.org/10.1177/1354067X17695768


Cristian Rojas-Granada  •  María Clemencia Vallejo-Jiménez 23

Cristian Rojas-Granada
Antropólogo, magíster en Ciencias Sociales, doctor en Estudios Territoriales. 
Docente de la Universidad de Caldas con experiencia en investigación en áreas 
como las transiciones juveniles y la sobrevivencia al conflicto armado desde los 
estudios de la memoria social y del territorio. Cuenta con varias publicaciones 
académicas sobre esos y otros temas accesibles a través de este enlace: https://
shre.ink/g9tx. Correo electrónico: cristian.rojas@ucaldas.edu.co

María Clemencia Vallejo-Jiménez
Socióloga, magíster en Historia y Memoria. Con experiencia de trabajo comuni-
tario en la zona rural, especialmente con jóvenes, mujeres, víctimas del conflicto 
armado y excombatientes. Experiencia en investigación en el área de la memoria 
del conflicto armado. Correo electrónico: mariac.vallejo@ucaldas.edu.co

https://shre.ink/g9tx
https://shre.ink/g9tx
mailto:cristian.rojas@ucaldas.edu.co
mailto:mariac.vallejo@ucaldas.edu.co

